
D. R. © 2014. Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Jurídicas.
Anuario Mexicano de Derecho Internacional, vol. XIV, 2014, pp. 485-513

México, D. F., ISSN 1870-4654

Artículo recibido el 9 de julio de 2013
Aprobado para publicación el 11 de septiembre de 2013

Modernidade e medievalismo em Grócio: 
o discurso do método

Modernity and Medievalism in Grotius: 
the discourse of the method

Paulo Emílio Vauthier Borges de Macedo*

SUMARIO: I. Introdução. II. Panorama intelectual sobre o problema do 
método no início do século XVII. III. O método em Hugo Grócio: a proposta 
no De Jure Praedae Commentarius. IV. O método em Hugo Grócio:a pro-

posta no De Jure Belli ac Pacis. V. Conclusão. IV. BibliograÞa.

* Doutor em Direito, Professor Adjunto de Direito Internacional da Universidade Fe-
deral do Rio de Janeiro (UFRJ) e Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), vice 
coordenador do programa de mestrado e doutorado em Direito desta última, membro da So-
ciedade Brasileira de Direito Internacional (SBDI), membro da Comissão da Área de Direito 
da CAPES e autor dos livros Guerra e Cooperação Internacional, Hugo Grócio e o Direito: o jurista 
da guerra e da paz e de O nascimento do direito internacional. E-mail: borgesmacedo@hotmail.
com. Este trabalho é uma versão modificada de trechos da minha tese de doutorado.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

486 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

RESUMO: Uma nota distintiva dos autores modernos é a preocupação com o método. Para po-
der romper com o passado e, ao mesmo tempo, construir um sistema de pensamento seguro, 
os modernos se voltaram para as ciências “duras” e introduziram o seu método no estudo da 
Política e do Direito. A autoridade dos textos antigos, por si só, nada teria a ensinar. Muito 
se debateu sobre a pertença de Hugo Grócio entre os modernos, mas se, por um lado, a pre-
sença de um método matemático no seu pensamento for uma das características que definem 
a qualidade de moderno, então este autor integra as fileiras da Modernidade. Por outro lado, 
o emprego do método matemático em Grócio revela-se tão repleto de nuanças que induz o 
leitor a questionar a seriedade dessa escolha. No que concerne o método, o jurista holandês 
apresenta-se “mais ou menos” moderno, ou “mais ou menos” medieval, a depender da ótica. 
Ou quiçá a revolução moderna não tenha sido tão revolucionária assim, e Hugo Grócio seria 
um pensador de transição.
Palavras-chave: Hugo Grócio, Modernidade, método.

ABSTRACT: One of the most distinctive notes in Modern thinkers is their concern with 
method. In order to break with the past and, at the same time, build a solid system of thought, 
Modern authors turned their attention to the “hard” sciences and introduced their method in 
the study of Politics and Law. The authority of ancient texts, by itself, would no longer have 
anything to teach. Much has been discussed about the membership of Hugo Grotius amongst 
Modernity, but if, on the one hand, the presence of a mathematical method in its thought is 
one of the main modern features, then this author integrates the ranks of Modernity. On the 
other hand, the use of a mathematical method in Grotius is so full of nuances that induces 
the reader to question the seriousness of his choice. Regarding method, the Dutch jurist is 
“more or less” modern, or “more or less” medieval, depending on the optics. Or perhaps the 
Modern Revolution was not so revolutionary and Hugo Grotius was a transitional author.
Descriptors: Hugo Grotius, Modernity, method.

RÉSUMÉ: Une note distinctive des auteurs modernes est le souci avec la méthode. Afin de 
rompre avec le passé et, en même temps, construire un solid système de pensée, la moderni-
té s’est tourné vers les sciences «dures» et a introduire sa méthode dans l’étude de la Politi-
que et de la Loi. L’autorité des textes anciens, pour ils seul, aurait rien à enseigner. Beaucoup 
a été discuté sur l’adhésion de Hugo Grotius parmi les modernes, mais si, d’une part, la 
présence d’une méthode mathématique dans sa façon de penser est une des caractéristiques 
qui définissent la adjectif moderne, puis cet auteur intègre les rangs de la modernité. En 
revanche, l’utilisation de la méthode mathématique en Grotius est si pleine de nuances qui 
incite le lecteur à remettre en question le sérieux de ce choix. En ce qui concerne la métho-
de, le juriste néerlandais est «plus ou moins» moderne, ou «plus ou moins» médiéval, selon 
l’optique. Ou peut-être la révolution moderne ne fut pas si révolutionnaire, et Hugo Grotius 
fut un penseur de transition.
Mots-clés: Hugo Grotius, modernité, méthode.



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

487Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

I. INTRODUÇÃO

Poucos estudiosos receberam tantos elogios como Hugo Grócio. Numa 
das traduções mais consagradas do De Jure Belli ac Pacis para o fran-
cês, o tradutor Jean Barbeyrac redige um prefácio repleto de lisonjas.1 
Também ao prefaciar o livro de um outro autor, Pufendorf —um dos 
maiores intérpretes de Grócio—, este jurista francês professa a sua ad-
miração pelo filósofo de Delft ao afirmar que o “ilustre Grotius... [foi 
o primeiro que dissipou] aquelas espessas Nuvens de Trevas na qual o 
Mundo estava, por tanto tempo, envolto” na Idade Média e reacendeu 
a luz da razão.2 Vico o proclamou “o jurisconsulto do gênero humano”. 
John Locke o incluía entre os principais escritores para ser lido por 
homens civilizados.3 Entre, nós, Miguel Reale não esconde a sua admi-
ração: “antes dele não se poderia falar em filosofia do direito em sentido 
próprio, pois é com o seu livro De Jure Belli ac Pacis que se apresenta o 
primeiro tratado de direito natural, ou para melhor dizer, o primeiro 
tratado autônomo de filosofia do direito.”4 Até trezentos anos após a 
sua morte, os comentários que eram reservados ao autor eram apaixo-
nados e hiperbólicos. Não havia tons de cinza: Grócio era sinônimo de 
Direito, e os seus livros perfilavam o mesmo status dos clássicos antigos 
como a República de Cícero.

Todavia, elogios tão rasgados podem encobrir mais do que revelar. 
Somente uma leitura a partir do contexto cultural em que o próprio 
Grócio se encontrava pode compreendê-lo melhor. O pensador holan-
dês surge em tempos de transição. De um lado, as forças do novo, que 
já concebiam a política em termos de unidades nacionais, representadas 
pela pessoa do Cardeal Richelieu; de outro, as forças do velho, escri-

1 Grotius, Hugues, Le droit de la guerre et de la paix de Hugues Grotius, trad. J. Barbeyrac, 
Amsterdam, Pierre de Coup, 1724. pp. I-XLIII.

2 Barbeyrac, Jean, “An Historical and Critical Account of the Science of Morality” en 
Pufendorf, Samuel, Of the Law of Nature and Nations, trad. B. Kenneth, London, 1729. p. 79.

3 Confira os elogios de Locke e Vico em Tuck, Richard, Natural Rights Theories: their origin 
and development, New York, Cambridge University Press, 1979, p. 63.

4 Reale, Miguel, Horizontes do Direito e da História, 3 ed., São Paulo, Saraiva, 2000, p. 103.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

488 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

tores papalistas e imperiais que pregavam a restauração das decadentes 
instituições centrais da cristandade latina. Neste contexto, o êxito dos 
escritos de Grócio foi imediato. O De Jure Belli ac Pacis sofreu cerca 
de 48 impressões apenas em latim e mais de 26 traduções para outros 
idiomas. Gustavus Adolphus, quando cavalgou pela Germânia durante a 
Guerra dos Trinta Anos, teria carregado uma cópia deste livro. E sabe-se 
que, mais tarde, os ingleses usaram os argumentos sobre a livre navega-
ção contra os monopólios holandeses.

O sucesso do jurista holandês foi tão retumbante que engendrou o 
mito. Em 1661, na Universidade de Heidelberg, Samuel Pufendorf cria-
va a cadeira “direito da natureza e das gentes” para lecionar o direito 
público moderno e seus institutos: o contrato social, os direitos naturais 
inerentes ao homem e o direito das gentes. Como livro texto, utilizava 
o tratado do Direito da Guerra e da Paz. Durante o século seguinte, entre 
os membros da Escola do Direito da Natureza e das Gentes, formou-se 
a lenda de um fundador único da disciplina. Importa ressaltar que, em 
oposição aos elogios tecidos a Grócio, a todos os autores anteriores se 
reservavam expressões como “obscurantismo” e “passado medieval”.5

Nos primeiros trezentos anos que se passaram desde o seu nascimen-
to, Hugo Grócio foi considerado sozinho o pai de todo um ramo do 
Direito, o direito internacional público, bem como o pai da filosofia do 
direito moderna e da noção de direito subjetivo. A sua influência fazia-
-se sentir em outras paragens também, como o direito internacional 
privado. Sua obra era revolucionária e pioneira em todos os campos que 
adentrasse. Grócio era o maior jurista de todos os tempos e o primeiro 
pensador da Política e do Direito da modernidade.

Contudo, a década de 1860 marca um momento de inflexão neste 
entusiasmo por Grócio em razão de um fato bastante inusitado: a desco-
berta do De Jure Praedae Commentarius, obra que autor jamais publicou e 
que havia desaparecido. Em vez de chamar as atenções para o jurista de 
Delft, as diversas referências aos escolásticos, em especial ao teólogo de 
Salamanca, serviram de argumentos à disputa da paternidade do direito 

5 Haggenmacher, Peter, “La place de Francisco de Vitoria parmi les fondateurs du droit 
international” en Truyol y Serra, Antonio et al., Actualité de la Pensée Juridique de Francisco de 
Vitoria, Bruxelles, Bruylant, Centre Charles De Visscher pour le droit international, 1988, 
pp. 27-28.



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

489Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

das gentes. O próprio prefácio da edição de Gerhard Hamaker salienta 
a influência decisiva dos espanhóis. No final do século, a literatura re-
visionista multiplica-se dentro e fora da Espanha. Neste país, Eduardo 
de Hinojosa enfatiza, de modo específico, a importância dos teólogos 
espanhóis. E, na Bélgica, Ernst Nys e o suíço Alphonse Rivier retiram a 
originalidade de Hugo Grócio:

[Quando se afirma que Grócio é o pai do direito natural e o pai do direito das 
gentes], quer afirmar-se que uma disciplina toda nova saiu de sua cabeça, que ele 
inventou ou imaginou, por um tipo de intuição divina, as até então desconheci-
das regras da guerra, da paz e das relações entre os Estados, entre soberanos, as 
alianças, as embaixadas? Nada seria mais contrário quer à lógica das coisas, quer 
à verdade. Uma quantidade de canonistas, de legistas, de publicistas escreveram, 
desde a Idade Média, sobre esses temas diversos, bem como sobre assuntos per-
tencentes ao direito natural.6

Então, em 1874, sir Thomas Erksine Holland, na sua famosa aula inau-
gural em Oxford, retira, em definitivo, Grócio de seu pedestal e apre-
senta Alberico Gentili como o verdadeiro criador do direito internacio-
nal. O jurista de Delft teria sido apenas o seu discípulo mais importante 
e, certamente, o mais conhecido.7 Desde então, o prestígio do jurista 
holandês só caiu. James Brown Scott, ao discutir a paternidade do direi-
to internacional, embora ainda dispense muita deferência ao jurista de 
Delft, introduz uma crítica sutil ao considerar Vitória o expositor ini-
cial, Suárez o filósofo, mas relega a Grócio o epíteto de sistematizador. 

6 “Est-ce à dire qu’une discipline toute neuve lui ait jailli du cerveau, qu’il ait inventé ou imaginé, 
par une sorte d’intuition divine, les règles inconnues jusqu’à lui de la guerre, de la paix, des raports entre 
États, entre souverains, des alliances, des ambassades? Rien ne serait plus contraire, soit à la logique des 
choses, soit à la verité. Quantité des canonistes, des légistes, des publicistes ont écrit dès le moyen âge sur 
ces divers sujets, comme aussi sur les sujets appartenant au droit naturel.” (Rivier, Alphonse, Note 
sur la littérature du droit de gens avant la publication du Jus Belli ac Pacis de Grotius (1625), 
Bruxelles, Académie Royale de Belgique, 1883). Confira também Hinojosa, Eduardo, Inàuen-
cia que tuvieron en el Derecho Público de su pƒtria y singularmente en el Derecho penal los Þlósofos y 
teólogos españoles, anteriores a nuestro siglo, Madrid, Reus, 1890 e Nys, Ernest, Le Droit de la 
Guerre et les précurseurs de Grotius, Bruxelles et Leipzig, Murquardt, 1882.

7 Holland, Thomas E., “Alberico Gentili: an inaugural lecture delivered at All Souls Col-
lege”, November 7, 1874, Studies in International Law, Oxford, Clarendom Press, 1898, pp. 
1-23.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

490 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

No mesmo parágrafo, considera o holandês, por fim, um discípulo da 
escola hispânica.8 Na filosofia política, Paulo Merêa assevera que:

Não há, pois, divergência essencial entre a doutrina de Suárez e a de Grócio; 
pelo contrário, parece fora de dúvida que aquela inspirou o filósofo holandês a 
ponto de este a reproduzir nos seus traços principais... O confronto não resulta, 
aliás, favorável ao filósofo holandês... é manifesta a inferioridade deste último... 
A influência de Grócio foi, fora dos meios católicos, muito mais importante e 
decisiva do que a de Suárez, mas isso se deve, não já ao mérito intrínseco da cons-
trução, mas, numa enorme medida, à circunstância de o autor ter imprimido ao 
pensamento uma feição eminentemente simpática às tendências racionalistas da 
sua época.9

De pioneiro, Grócio se tornou um simples continuador. Como é de-
monstrado pelo título mesmo da obra já referida de James Brown Scott, 
Grócio perde a paternidade do direito internacional e passa a figurar 
como um dos membros da Escolástica Espanhola. O fato dele não ser 
católico nem espanhol não importou muito. E as críticas proliferaram. 
O professor Vollenhoven atesta que não há uma língua ocidental em que 
não houvessem surgido trabalhos que mostraram os erros de Grócio 
nos seus objetivos e no seu método, e que indicaram como ele deveria 
ter escrito para produzir um livro mais satisfatório de direito interna-
cional.10 Parece que o teólogo holandês sofre de uma sina que é a de ser 
lido não em função de seus problemas e propósitos, mas dos preconcei-
tos dos próprios leitores. Todas essas comparações padeciam, no entan-
to, de graves imprecisões e de certa intencionalidade para denegrir o 
autor.

Essas duas interpretações —a entusiástica e a revisionista— ressen-
tem-se de uma leitura um tanto anacrônica: ambas procuram identificar 

8 Scott, J. B., The Catholic Conception of International Law, Washington D.C., Georgetown 
University Press, 1934, p. 184.

9 Merêa, Paulo, “Suárez, jurista, O problema da origem do poder civil”, Estudos de FilosoÞa 
Jurídica e de História das Doutrinas Política, Lisboa, Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 2004, 
pp. 178-179 e 181.

10 Vollenhoven, Cornelius van, “Grotius and the Study of Law”, AJIL, v. 19, n. 1, janeiro 
de 1925, p. 1.



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

491Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

no pensamento grotiano os elementos do direito internacional contem-
porâneo. Apenas recentemente, com a publicação, em 1983, da tese de 
doutorado de Peter Haggenmacher, Grotius et la doctrine de la guerre juste, 
as obras de Grócio são analisadas à luz das preocupações de sua própria 
época. Em termos gerais, segundo Haggenmacher, Grócio não escreveu 
um livro de direito internacional, mas de direito de guerra medieval, 
a doutrina da guerra justa. O escritor holandês encontrava-se inserido 
nos debates escolásticos sobre a licitude da guerra. O direito da guerra, 
assim, não consiste num dos tópicos de direito das gentes. Ao contrário, 
é o jus gentium que corresponde a uma das fontes do direito da guerra, 
ao lado do direito natural e do direito divino voluntário.

Não se deve rotular um autor como Grócio de moderno ou medieval. 
Após séculos de distanciamentos, já se possui noções preconcebidas so-
bre a quintessência do medievalismo e da modernidade. Mas esses ter-
mos não operam numa lógica binária, em que a presença de um exclui 
a do outro. No jurista holandês, há um pouco dos dois.

Também em relação ao método de Hugo Grócio houve exageros. 
Van Eikema Hommes chega a atribuir a Grócio a leitura de Descartes 
enquanto trabalhava no De Jure Belli ac Pacis.11 Cabe ressaltar o anacro-
nismo dessa afirmação pois o Discurso do Método só veio à lume em 1637, 
e as Meditações em 1641! As linhas que Grócio dispensou ao seu método, 
como será visto a seguir, de fato, possuem um tom bastante moderno. 
Mas é necessário analisá-las à luz dos debates da época, não da imagem 
caricata que o leitor de hoje tem sobre modernidade e medievalismo.

II. PANORAMA INTELECTUAL SOBRE O PROBLEMA DO MÉTODO 
NO INÍCIO DO SÉCULO XVII

Uma característica típica da modernidade consiste na ênfase quanto ao 
método. Filósofos como Hobbes acreditavam que as únicas ciências a 
progredirem o bastante “para transformar radicalmente a concepção do 

11 Eikema Hommes, Hendrik van, “Grotius on Natural and International Law”, Netherlands 
International Law Review, v. XXX, 1983 p. 64.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

492 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

cosmos haviam sido as que aplicaram o procedimento rigorosamente 
demonstrativo da geometria”.12 O atraso verificado no estudo do homem 
e da sociedade deve-se, em boa medida, a um defeito de método. Para 
essa depuração, o alvo principal da crítica dos modernos é Aristóteles por 
duas razões. A primeira diz respeito à autoridade que os textos do Estagi-
rita adquiriram no medievo, os quais eram lidos acriticamente e dispen-
savam a apresentação de provas. Grócio comunga desta concepção. Além 
disso, Aristóteles partiria de um realismo epistemológico que foi conside-
rado um tanto ingênuo, uma vez que não questiona a existência de entes 
externos à subjetividade. Céticos como Pierre Charron asseveraram que 
não se poderia construir um conhecimento seguro na Física, porque a 
percepção humana pode ser ilusória e, na Ética, por causa da pluralidade 
de costumes, crenças e comportamentos nos mais diversos locais. No 
final do século XVI, o ataque que os céticos haviam promovido ao aris-
totelismo parecia definitivo, mas eles apenas haviam desconstruído um 
pensamento e não apontaram nenhuma solução alternativa. Coube aos 
modernos buscar uma saída.13

A preocupação que os escolásticos —mesmo os escritores da Esco-
lástica Espanhola— dispensam ao método não possui fundamento epis-
temológico. O chamado “método escolástico” constituía tão-somente 
uma forma de exposição mais didática de conteúdos bastante comple-
xos. Trata-se de um método bastante didático de exposição que princi-
pia pela apresentação de uma proposição teológica ou filosófica, seguida 
de uma objeção ou dúvida à proposição inicial. Conclui-se o argumento 
com a solução do problema e com a resposta à objeção.14 Não o empre-
gavam em todas as obras, apenas naquelas que se destinavam aos alunos. 

12 Bobbio, Norberto, Thomas Hobbes, trad. Carlos Nelson Coutinho, Rio de Janeiro, Cam-Carlos Nelson Coutinho, Rio de Janeiro, Cam-
pus, 1991, p. 28. Aos 40 anos, Hobbes, acidentalmente, trava contato com a obra Elementos 
de Geometria de Euclides. Ele abre o livro na quadragésima sétima proposição e considera um 
absurdo. Mas a demonstração remete à proposição anterior, que remeteu à que vinha antes 
e, assim, sucessivamente até um primeiro axioma evidente per se e incontestável. Graças a 
isso, apaixonou-se pela geometria (Aubrey, John, Brief Lives, Edited by Richard Barber, Wood-
bridge, Suffolk, The Boydell Press, 1982, p. 152).

13 Tuck, Richard, “Grotius, Carneades e Hobbes”, Grotiana, v. 4, 1983, p. 45.
14 Cedroni, Lorella, La Comunitá Perfetta: il pensero politico di Francisco Suárez, Roma, Stu-

dium, 1996, p. 39.



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

493Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

O próprio autor da Summa, nos seus demais trabalhos, distanciou-se 
dessa fórmula.

Ocorre que, em comparação com os trabalhos dos juristas pré-mo-
dernos, os escolásticos pareciam produzir uma ciência mais intrincada, 
mas também mais apurada —o que se deve à assunção da lógica aristo-
télica no lugar da retórica—. No rigor apresentado pelos escolásticos 
não há nada de moderno, nenhuma relação com a ciência moderna; 
trata-se, tão-somente de Aristóteles. Aquela ciência mais elevada dos 
princípios e das causas15 —a Teologia, que, à época, também se dedicava 
ao estudo da justiça e das leis—, como se encontra bastante afastada do 
mundo sensível, só pode tornar-se inteligível mediante a Lógica, a dis-
ciplina que estuda as operações formais do pensamento. É dessa forma 
que se deve entender o que os escolásticos se propunham ao estudar o 
seu objeto.

As ciências práticas, como a Ética e o Direito, que visam o bem viver, 
não eram expressas de acordo com os cânones da Lógica formal, mas 
conforme outra lógica que procurava o convencimento e a persuasão: a 
Retórica. Ela, em conjunto com a Tópica, é que constituía a arte cívica 
do humanismo, a arte do cidadão, dotado de uma boa oratória, que 
influi na política da sua cidade. Os grandes juristas medievais italianos, 
como Bártolo, Baldo ou Paulo Castrense, dos quais Grócio descende, 
ao menos, de maneira indireta,16 empregavam um método baseado na 
persuasão e na casuística. Contudo, ainda que não houvesse deixado 
de se valer da Retórica, Grócio parece ocupar-se do método como um 
moderno. 

O debate sobre o método não importava só para a Filosofia; também 
o Direito passou a sentir essa necessidade. O mos italicus, o modo me-
dieval de fazer ciência do Direito já mostrava sinais de exaustão. Ele se 
caracterizava pela redação de longos manuais sobre tudo que poderia 

15 Em Aristóteles, era a Metafísica, mas, para os escolásticos, era a própria Teologia. Esta 
se identificava com a Metafísica somente quando aborda o ens commune; “ÓÞlosoÞa primera’, 
en cuanto considera las causas primeras de las cosas; ‘teologia’, en cuanto considera las sustancias que 
no tienen materia, Dios, etc” (Sciacca, Michele, Perspectiva de la metaÞsica en Sto. Tomas, Madrid, 
Speiro, 1976, p. 50).

16 Haggenmacher, Peter, “Grotius and Gentili: a reassessment of Thomas E. Holland’s in-
augural lecture”, en Bull, Hedley et al. (ed.), Hugo Grotius and International Relations, Oxford, 
New York, Oxford University, Clarendon Press, 2002, p. 161.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

494 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

existir do Direito, pelo uso da retórica e do condicionamento imposto 
pelas instituições romanas. Mas, aos poucos, começam a surgir obras 
sobre temas específicos, como o direito das embaixadas, e, em conse-
quência, deveria pensar-se uma nova sistematização do Direito, diferen-
te daquela do codex justiniano. O problema resumia-se a encontrar um 
critério definidor. Uma classificação ratione materiae não parecia óbvia, e 
a sistematização com base nas actio romanas ainda era tentadora.17

A tradição medieval continua a dominar o direito civil na região da 
Itália e em diversos Estados alemães, além de persistir também em todo 
o direito canônico; porém, em França, o humanismo vai criar uma ten-
dência nova: o mos gallicus, o modo francês de fazer ciência do Direito. 
Seus principais expositores são juristas como Ulrich Zasius, Guillaume 
Budé e Andreas Alciatus. No direito da guerra, destacam-se Connan, 
Le Douaren e Doneau. Esta corrente concentrou-se na Universidade 
de Bourges, mas obteve boa acolhida nos Países Baixos, sobretudo em 
Louvain, depois em Leyden. Cabe observar que Grócio estudou nesta 
universidade, e é significativo que tenha se doutorado em Orléans. O 
mos gallicus vai apresentar duas grandes vertentes: uma dominada pela 
História e a Filologia, e a outra por uma reflexão dogmática, sistemática 
e metodológica. Estas duas tendências, por vezes, combinam-se, como 
no caso de Grócio, em que o esforço de sistematização não exclui a in-
trusão daquelas duas disciplinas no domínio jurídico. Não há, contudo, 
uma oposição frontal ao mos itallicus; trata-se mais de um alargamento e 
transformação e menos de uma ruptura e rejeição.18

Ao comparar a opus magna de Alberico Gentili, autor típico do hu-
manismo jurídico pré-moderno, com a de Hugo Grócio, Peter Hagg-
enmacher aponta a grande proximidade entre ambas: o mesmo tema, a 
estrutura e os tópicos similares, entre outras semelhanças. Ainda assim, 
há uma diferença fundamental. Em Gentili, “o que, por vezes, pode 
assemelhar-se a um sistema não passa de uma habilidosa e elegante dis-
cussão das questões tópicas como originadas e desenvolvidas por suces-
sivas gerações de juristas e teólogos no campo específico do direito da 

17 Wijffels, Alain, “Early-Modern Literature on International Law and the Usus Moder-
nus”, Grotiana, v. 16-17, 1995-1996, pp. 38-39.

18 Haggenmacher, Peter, Grotius et la doctrine de la guerre juste, Genève, Paris, Heige, Presses 
Universitaires de France, 1983, pp. 47-48.



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

495Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

guerra”.19 O seu método compõe-se de casuísmos e arrolamento de to-
poi, e está bem inserido na tradição medieval da disputatio. O jurista de 
Oxford estudou em Perugia e era um descendente espiritual dos barto-
listas, da escola medieval de jurisprudência. Ele se identificou de forma 
consciente com essa tradição. Grócio, por sua vez, embora conhecesse 
a fundo os mestres italianos, mostra-se uma genuína criatura do mos ga-
llicus. “O que os sistematizadores franceses fizeram para o direito civil 
romano —uma construção ordenada de matérias arroladas no Corpus 
Juris Civilis— ele iria conseguir para todo o campo encontrado além do 
direito civil, isto é, o jus belli ac pacis...”.20 O problema todo resume-se a 
um problema de compreensão do mos gallicus: uma simples continuação 
do mos itallicus, corrente inserida portanto dentro do humanismo jurídi-
co, um período de gestação da modernidade, mas que não se confunde 
com ela, ou um momento inicial da própria modernidade.

III. O MÉTODO EM HUGO GRÓCIO: A PROPOSTA 
NO DE JURE PRAEDAE COMMENTARIUS

O texto em que Grócio mais se debruça sobre o próprio método é o De 
Jure Praedae. Em 25 de fevereiro de 1603, o marechal Jacob van Heem-
skerck, a serviço da VOC (sigla em holandês para Vereenigde Oostindische 
Compagnie, Companhia das Índias Ocidentais Unidas, que havia sido re-
cém criada), captura, no estreito de Málaca, a carraca portuguesa Santa 
Catarina e o seu conteúdo —cumpre salientar que era o período de 
união das coroas portuguesa e espanhola—. O que a companhia havia 
feito era nada mais nada menos do que um ato de guerra. Isso gerou 
uma polêmica internacional bastante calorosa sobre se a VOC teria ou 

19 “What may at times look like a system is hardly more than a skilful, often quite elegant, discus-
sion of the topical questions as raised ad formulated by successive generations of lawyers and theologians 
in the particular Þled of the law of war.” Haggenmacher, Peter, Grotius and Gentili. op. cit, pp. 
160-161. 

20 Ibidem, p. 161. “What the French systematizers had done for Roman civil law —an orderly re-
construction of the materials afforded by the Corpus Juris Civilis according to logical principles— he 
was to accomplish for the whole Þeld lying beyond the ken of civil law, that is, the jus belli ac pacis...”. 



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

496 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

não o direito de apresar. Mesmo dentro dos Países Baixos, o episódio 
causou descontentamento e mal-estar. Alguns acionistas da companhia 
eram menonitas pacifistas, cristãos piedosos e herdeiros da tradição ire-
nista de Erasmo. Eles passaram a vender suas ações e a doar o capital 
para a caridade, com o propósito deliberado de censurar a VOC, pois 
acreditavam que a carga não poderia ser apresada e que qualquer guerra 
representaria um mal. Grócio foi encarregado de promover a justifi-
cação.21

Em 1605, é composto um manuscrito intitulado De Jure Praedae Com-
mentarius, do qual, em 1609, é extraído e publicado o capítulo doze 
com algumas pequenas emendas, um texto conhecido como Mare Li-
berum. Cumpre salientar que a obra toda, composta de 163 folhas, teve 
a existência ignorada durante dois séculos e meio, quando foi desco-
berta, de forma fortuita, em 1864. No De Jure Praedae, já se prefiguram 
os primeiros delineamentos sobre o problema da guerra justa. Grosso 
modo, Grócio argumenta que a VOC teria direito ao butim, pois os 
Países Baixos se encontravam engajados numa guerra legítima contra 
a Espanha, mesmo diante do fato de a companhia não constituir uma 
autoridade pública. O segundo argumento aparece no Mare Liberum: o 
da livre navegação dos mares. Aqui, Grócio precisava contornar uma 
Bula Papal de Alexandre VI, de 14 de maio de 1493, a Bula Inter Coetera 
(posteriormente modificada pelo Tratado de Tordesilhas de 7 de junho 
de 1494), que concedia aos portugueses a soberania sobre a rota de 
navegação. Não seria tarefa fácil, mas Grócio era habilidoso o suficiente 
para invocar, como autoridades na defesa de sua causa, Santo Tomás de 
Aquino e Francisco de Vitória, dois ícones do pensamento católico.

A organização do De Jure Praedae apresenta-se admiravelmente clara; 
sobretudo, em função de uma divisão em três partes: uma discussão do 
problema sob o ângulo do Justo (que abrange os capítulos II a XIII), de-
pois sobre o Honesto e, por fim, sobre o Útil (os quais correspondem, 
quase como um apêndice, aos capítulos XIV e XV). A análise do Justo 
domina todo o conjunto e se subdivide em três partes: a Dogmatica (II 
a X), na qual se esboçam os princípios gerais, a Historica (XI), em que 

21 Haggenmacher, Peter, op. cit., p. 53. Os acionistas cogitaram até mesmo de fundar, em 
solo francês, sob os auspícios do rei Henrique IV, uma sociedade concorrente mais conforme 
ao “espírito dos evangelhos”.



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

497Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

se relatam os fatos da espécie, e o Examen (XII e XIII), que representa a 
aplicação prática dos princípios aos fatos, a argumentação jurídica pro-
priamente dita para justificar o apresamento da carga da nau Catarina. 
Trata-se de uma construção bastante ordenada. No segundo capítulo, 
quando Grócio inicia a Dogmatica, ele expõe todas as premissas na forma 
de nove definições (regulae), que representam diversos tipos de jus orga-
nizados de acordo com a hierarquia dos seus respectivos legisladores. A 
partir dessas regulae, decorrem treze preceitos (leges), dos quais Grócio 
deriva diversas proposições (conclusiones e corollaria) nos capítulos sub-
seqüentes.

O título do primeiro capítulo enuncia o propósito de toda a mo-
nografia: Exordium, Argumentum, Distributio, Methodus, Ordo Operis. No 
Exordium, para o seu público menonita, ele indica que a natureza do 
debate acerca do incidente decorre essencialmente da ideia de justiça. 
O estudo do Direito, à época, ainda não é dissociado da antiga virtude 
do justo. Explica ainda o enquadramento de sua proposta nos ramos do 
Direito: o direito de presa, o qual se insere no direito da guerra. Seu 
problema é, mesmo na obra de juventude, o jus belli.22 No Argumentum, 
narra o incidente relativo ao Catarina e antecipa a conclusão geral: a le-
gitimidade do ato do almirante holandês. Na Distributio, justifica o plano 
geral de composição (o Justo, o Honesto e o Útil) e traça um interes-
sante paralelo retórico. O autor evoca, a todo o momento, a “ajuda dos 
três principais gêneros oratórios mencionados por Cícero e Quintiliano 
—iudicium, laudatio e deliberatio— as quais presidem respectivamente as 
três discussões do Iustum, do Honestum e do Utile”23. Trata-se do que se 
poderia chamar de uma “coincidência eclética”.

Deve ressaltar-se o fato de que Grócio distingue Methodus de Ordo: 
esta seria a disposição geral dos elementos da demonstração, e aquele 
designa o procedimento de demonstração propriamente dito. Esta dis-
tinção advém das influências de lógicos italianos, em especial da escola 
paduana. Jacobus Zabarella, colega mais velho de Galileu na Univer-
sidade de Pádua, sob a influência de Aristóteles, Euclides e Averróis, 

22 Grotii, Hugonis, De Jure Praedae Commentarius, La Haye, Hamaker, Nijhoff, 1868, pp. 1-4.
23 Haggenmacher, Peter, op. cit., p. 57 : “... l’aide des troix principaux genres oratoires mention-

nés par Cicerón et Quintilien Ï iudicium, laudatio et deliberatio Ï et qui président respectivement aux 
troix discussions du Iustum, du Honestum et de l’Utile”.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

498 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

inicia, neste local, as investigações que dariam origem ao método dos 
modernos. Ele o preconizou como um regressus: a fim de se obter uma 
ciência certa de um fenômeno conhecido de maneira imperfeita, deve 
remontar-se às suas causas e, somente após uma reflexão sobre estas 
causas e seus possíveis efeitos in abstractu, pode retornar-se, em seguida, 
ao fenômeno inicial.24

Paira certa indefinição, contudo, em relação ao nome e às espécies 
de métodos criados por essa escola. Pode-se denominá-lo de método 
geométrico, porque os Elementos de Euclides representam o paradigma 
da demonstração científica. E pode-se chamá-lo de método matemá-
tico, uma vez que a geometria é uma parte da matemática. Contudo, 
há uma sutil diferença entre ambos. O método geométrico procede de 
Euclides, e o método matemático (empregado por Galileu e Newton) 
identifica-se com a física moderna. Um se preocupa com a explicação 
dos axiomas, a clareza dos conceitos e o rigor demonstrativo, e o outro 
se ocupa da observação e da experimentação, com a mensuração dos 
dados em linguagem matemática.25 Como se verá, no De Jure Praedae, 
Grócio compara o seu proceder com o dos matemáticos, o que parece 
evocar este último método.

Para Alfred Dufour, na história da modernidade, essa sutil distinção 
acaba por criar dois métodos importantes. O geométrico foi empre-
gado por Descartes e se tornou conhecido como “resolutivo-compo-
sitivo”. Implica a decomposição (ou resolução) de um fenômeno aos 
seus elementos mais simples, para o emprego de relações que o expli-
quem (velocidade, espaço, tempo) e, depois, a sua reconstituição (ou 
composição) para a formulação de um princípio ou lei geral em que o 

24 Ibidem, p. 68. Grócio enviou uma carta a Galileu na qual se confessa um admirador. 
(Grotii, Hugonis, Epistolae Quotquot reperiri potuerunt; In quibus praeter hactenus Editas, plurimae 
Theologici, Iuridici, Philologici, Historici & Politici argumenti occurrunt. Amstelodami, P. & I. Blaev, 
1687, Carta a D. Galilaeo Galilaei, n. 654, p. 266). No entanto, os trabalhos de Galileu, Sag-
giatore (1623), Diálogo sobre os dois grandes sistemas do mundo (1632) e Discursos e demonstrações 
matemáticas concernentes às duas ciências novas (1638) são bastante posteriores ao De Jure Praedae. 
Portanto, revela-se provável que Grócio, embora interessado, houvesse acompanhado a revo-
lução no método apenas em parte.

25   Dufour, Alfred, “L’influence de la méthodologie des sciences physiques et mathéma-“L’influence de la méthodologie des sciences physiques et mathéma-L’influence de la méthodologie des sciences physiques et mathéma-
tiques sur les Fondateurs de l’École du Droit naturel moderne (Grotius, Hobbes, Pufen-
dorf)”, Grotiana, v. I, 1980, p. 37.



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

499Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

fenômeno se enquadre. Este método foi empregado por Hobbes. O mé-
todo matemático, por sua vez, originou-se do seio da escola paduana e 
centra-se mais na demonstração do que na invenção. Zabarella começou 
a desenvolvê-lo, mas é Galileu que o expõe quando descobre a lei da 
queda dos corpos. A maneira de demonstrar é dupla: por análise e por 
síntese. A análise mostra como a coisa foi montada e como os efeitos 
dependem da causa. A síntese examina as causas pelos efeitos, pondera a 
verdade nas conclusões e propõe definições, axiomas e teoremas. Assim, 
podem perceber-se como as consequências estão nos antecedentes.26

Embora parecidos, eles não se confundem porque o matemático 
pressupõe a existência de um esquema conceitual no qual se possa apli-
car uma hipótese, como, v.g., o vácuo absoluto na queda livre, e o outro 
um axioma do qual se possam extrair teoremas. Mas, de fato, há muitas 
semelhanças entre ambos. Os dois métodos são, em sua inteireza, racio-
nais: não há nenhum dado da empiria. A única experimentação que pode 
existir resume-se a comprovações matemáticas e conceituais. Isso signi-
fica que a desconfiança cética em relação aos sentidos foi incorporada.

Outrossim, a modernidade conheceu, ainda, outros métodos. Como 
os dois já descritos representam ancestrais diretos do método hipoté-
tico-dedutivo da Física moderna —e esta corresponde ao modelo de 
ciência—, por vezes, negligenciam-se outras formulações metodológi-
cas, algumas não tão avessas aos sentidos. Cabe recordar, não obstante, 
o trabalho dos empiristas ingleses Bacon, Locke e Hume. Em verdade, o 
jovem Grócio jamais poderia ter lido a obra destes, mesmo a do primei-
ro, mas eles servem para salientar que não existe apenas a modernidade 
galileo-cartesiana. No final do século XVI e no século seguinte, o méto-
do se tornou uma preocupação generalizada.

De volta ao De Jure Praedae, no Methodus, Grócio afirma que deverá 
recorrer a dois tipos de procedimentos para provar suas afirmações, a 
ractio naturalis e a auctoritates. Neste instante, o autor reage não con-
tra Aristóteles, mas contra o método tradicional dos juristas que trans-
põem, sem o menor cuidado, as regras e os princípios do direito civil 
e canônico a uma esfera (o direito da guerra) em que eles perdem sua 
validade. Este domínio, em Grócio, caracteriza-se não somente pela sua 
“internacionalidade”, mas pela inexistência de uma autoridade judiciá-

26 Ibidem, pp. 38 e 39.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

500 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

ria. Assim, sem a possibilidade de recurso a ela, as instituições de siste-
mas jurídicos hierarquizados, como são o canônico e o civil —e entre 
estas instituições, de um modo geral, inserem-se as actio romanas—, 
não podem ser aplicadas.

Não se pode, portanto, proceder como os juristas normalmente fa-
ziam e aplicar institutos do direito civil ou do direito canônico ao direito 
da guerra. Grócio encontra uma solução bastante interessante para este 
problema: “... ‘nada escrito é válido entre inimigos; porém, os costu-
mes são observados por todos, mesmo quando se atingiu o ódio extre-
mo’. Na passagem citada, o termo ‘costumes’ é equivalente ao conceito 
de Cícero na frase ‘lei não escrita, mas lei que brota da Natureza’...”.27 
Entre inimigos, pessoas que nutrem uma desconfiança recíproca, deve 
apelar-se para um direito não-escrito, indicado pela concordância dos 
mores dos mais diversos povos, o que representa nada menos do que a 
manifestação da razão natural. Somente este jus possui validade mesmo 
entre inimigos. E, uma vez que a lei natural, ao lado do direito divino e 
do direito das gentes, constitui uma das fontes do direito da guerra, faz-
se necessário conceber uma forma de descobri-la. Visto que o direito 
natural é racional, pode ser revelado a priori, pelos mecanismos inte-
lectivos da própria razão que todos os homens desfrutam. O método 
a posteriori, os testemunhos das Escrituras ou de autoridades humanas, 
serve apenas para confirmar o que a razão já desvelou: quando todos 
concordam sobre determinado efeito, é provável que ele provenha de 
uma causa comum. No final do tópico, o espaço e o tempo gastos com 
a explicação da importância da autoridade —menos de uma frase intei-
ra— já revelam que o papel desempenhado por este método se mostra 
bem menor do que o da ractio naturalis.

A razão humana e o recurso à autoridade constituem, pois, os méto-
dos que Grócio emprega. Nenhum deles guarda qualquer semelhança 
com aqueles já descritos responsáveis pela revolução moderna. Ainda 
assim, a estrutura axiomática-dedutiva da obra parece encerrar alguma 
inspiração do método matemático. Mas não é no Methodus que Grócio 
explica esta influência, e sim na Ordo.

27 Grotii, Hugonis, op. cit., p. 6. “... ‘Eorum sane quae scripta sunt nihil inter hostes valet; mores 
autem servantur ab omnibus, etiam cum ad extremum odii processerint.’ Ubi mores idem sunt, quod apud 
Tullium ‘non scripta sed nata lex’...” 



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

501Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

Quanto ao resto, é necessário aos nossos propósitos ordenar a discussão da se-
guinte maneira: primeiro, iremos estabelecer o que é universal como uma propo-
sição geral; depois, iremos gradativamente esmiuçar essa generalização, adaptan-
do-a para a natureza específica do caso em exame. Assim como os matemáticos 
mormente fixam antes de qualquer demonstração uma afirmação preliminar de 
determinados axiomas sobre os quais todas as pessoas concordam, a fim de haver 
um ponto fixo do qual se pode traçar a prova do que se segue, então também 
iremos apontar determinadas regras e leis de natureza geral, apresentá-las como 
assunções preliminares que deverão ser reexaminadas e demonstradas novamente, 
com o propósito de criar uma fundação sobre a qual outras conclusões podem se 
apoiar de forma segura.28

Parece uma descrição do método que só um moderno poderia conce-
ber. No parágrafo seguinte, Grócio pede desculpas ao leitor por algu-
ma gafe que possa porventura cometer, em razão do ineditismo do seu 
intento. De fato, se o autor pretendia transpor o método das ciências 
demonstrativas para a filosofia moral, ele se antecipou em três decênios 
ao Discurso do Método.

Não obstante, essa tese de que Grócio desenvolve uma reflexão 
moderna sobre o método precisa superar um grande inconveniente: a 
alusão ao ofício dos matemáticos insere-se na Ordo, não no Methodus. 
Trata-se de um dado relevante. Para os modernos, isso constituía um 
problema de método, não de simples organização. Para Grócio, os mé-
todos utilizados eram dois: a derivação da ractio naturalis e a confirmação 
pelas auctoritates. É a sua organização que se inspira no proceder dos 
matemáticos. O jurista holandês buscou tão-somente uma forma ori-
ginal —e, com toda a certeza, mais “ordeira”— de arrumar conteúdos 
antigos; como um bom advogado, procurou uma maneira mais didática 
e convincente de expor seus argumentos. A alusão representa apenas 
uma simples comparação, e não a transposição de um método de outra 

28 Ibidem, p. 6. “Ordo autem instituto hic convenit, ut initio quid universim atque in genere verum sit 
videamus, idque ipsum contrahamus paulatim ad propositam facti speciem. Sed quemadmodum mathema-
tici, priusquam ipsas demonstrationes aggrediantur, communes quasdam solent notiones, de quibus inter 
omnes facile constat praescribere, ut Þxum aliquid sit, in quo retro desinat sequentium probatio, ita nos 
quo fundamentum positum habeamus, cui tuto superstruantur caetera, regulas quasdam et leges maxime 
generales indicabimus, velut anticipationes, quas non tam discere aliquis, quam reminisci debeat”. 



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

502 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

ciência para o domínio do Direito. Haggenmacher afirma que o fato de 
“o proceder como os matemáticos” se encontrar na Ordo, não no Metho-
dus, implica que, no autor, apesar das aparências, o método não constitui 
em si mesmo um objeto de reflexão autônoma. O método, a ordem e as 
desculpas antecipadas ao leitor encontram-se todos no mesmo patamar 
de abstração; destinam-se aos prolegômenos, segundo capítulo do livro, 
e não tratam da questão central, a materia belli. Não há dúvidas de que, 
em relação às obras anteriores que versam sobre o direito da guerra, o 
sistema geral do De Jure Praedae apresenta algo novo. E a novidade da 
exposição é comparável ao trabalho dos matemáticos, mas não se iden-
tifica com o ofício deles em si.29 

Ademais, ainda que minorado, o recurso à autoridade —deplorado 
pelos modernos— persiste como importante meio de prova em Gró-
cio. E, além disso, nos capítulos seguintes, ele torna a confundir a sepa-
ração que havia tão bem esboçado entre as duas fontes de comprovação.

Se, de um lado, o emprego de uma estrutura axiomático-dedutiva 
nos prolegômenos aproxima Grócio dos modernos; de outro, o verda-
deiro peso que ele confere a este elemento o afasta deles. A imprecisão 
na referência aos matemáticos revela que o teólogo holandês, embora 
atento às discussões sobre o método de seu tempo, não gozava de um 
contato direto com os debates da escola paduana. Conforme Vermeu-
len, parece provável que a fonte desse método/comparação matemáti-
co de Grócio provenha não de Galileu ou Zabarella, mas do físico Simon 
Stevin, amigo íntimo da família De Groot.30

IV. O MÉTODO EM HUGO GRÓCIO: 
A PROPOSTA NO DE JURE BELLI AC PACIS 

No De Jure Belli ac Pacis, o tratamento dispensado ao método na obra 
de juventude sobrevive somente como reminiscência; há algumas pou-
cas referências esparsas nos prolegômenos. Grócio principia toda a dis-

29 Haggenmacher, Peter, op. cit., nota 15, p. 69.
30 Vermeulen, Ben, “Simon Stevin and the Geometrical Method in De jure praedae, Gro-

tiana, v. 4, 1983, p. 64.



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

503Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

cussão do seu intento com a afirmativa de que, em relação ao direito 
das gentes, “poucos escritores tentaram entrar nesse campo, ninguém 
tentou até o presente fazer disso um tratado completo e metódico”31. 
Essa asserção pode parecer um tanto auto-elogiosa e, até mesmo, des-
propositada, visto que o próprio autor sabia da não-originalidade de 
seu intento. Contudo, a ênfase deve ocorrer nas palavras “completo” e 
“metódico”. Nos parágrafos 36 e 37 dos prolegômenos, ele retoma essa 
ideia e faz expressa referência a diversos escritores que o precederam, 
mas esses “autores pouco disseram sobre assunto tão fértil e a maioria o 
fez mesclando ou confundindo sem ordem alguma o que é relativo ao direi-
to natural, ao direito divino, ao direito das gentes, ao direito civil, que 
decorrem de cânones”32 (grifo nosso). Aquilo que Grócio se considera 
diferente dos demais se resume ao tratamento: em relação aos dos seus 
predecessores, o seu tratado mostra-se mais completo e ordenado.

Embora tanto o De Jure Praedae Commentarius como o De Jure Belli 
ac Pacis abordem a materia belli, a diferença de propósito entre as duas 
obras salta aos olhos. Nesta última, o jurista holandês almeja a comple-
tude. Esta intenção não poderia apresentar-se vinte anos antes porque o 
De Jure Praedae era o trabalho não de um filósofo, mas de um advogado, 
de alguém que defendia uma causa. Revela-se bastante sugestivo o fato 
de que, no epílogo de um livro, o autor implora a Deus para exaltar a 
sua pátria e frustrar os desígnios cruéis de seus inimigos, e, no pará-
grafo final do outro, o seu apelo a Deus constitui uma intercessão pela 
humanidade.33

31 “... attigeunt pauci, universum ac certo ordinem tractavit hactenus nemo...” (Grotii, Hugonis, 
De Iure Belli ac Pacis libri tres. In quibus ius naturae et Gentium: item iuris publici praecipua explican-
tur, Amsterdã, I. Blaeu, 1646, Edited by James Brown Scott, Oxford and London, Clarendon 
Press and Geoffrey Cumberlege, 1925. (The Classics of International Law). Disponível em 
<http://www.heinonline.org>. Acesso em julho, 2005, prolegomena 1. Sempre que não hou-Acesso em julho, 2005, prolegomena 1. Sempre que não hou-
ver prejuízo para o texto latino, optou-se por empregar a tradução para o português em 
Grotius, Hugo, O Direito da Guerra e da Paz, Trad. Ciro Mioranza, Ijuí, Unijuí, 2004).

32 “... sed ni omnes de uberrimo argumento paucissima dixerunt, et ita plerique ut sine ordine quae 
naturalis sunt iuris, quae divini, quae gentium, quae civilis, quae ex canonibus veniunt, permiscerent 
atque confunderent” (Ibidem, prolegomena 37).

33 Grotii, Hugonis, op. cit., p. 341 e Grotii, Hugonis, op. cit., 25 e 8.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

504 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

Esse comprometimento científico torna o De Jure Belli ac Pacis um 
texto de teoria pura. À luz dessa informação, é que se deve compreen-
der a nova referência aos matemáticos:

Seria injurioso para mim pensar [sic] que não me preocupei de nenhuma das con-
trovérsias de nosso século, seja das que surgiram, como daquelas que se pode 
prever que possam surgir. De fato, afirmo que, assim como os matemáticos con-
sideram as figuras, abstração feita de corpos, de igual modo, tratando do direito, 
eu afastei o meu pensamento de todo fato particular.34

A composição da maturidade consiste num texto essencialmente teóri-
co, sem qualquer objetivo prático e afastado de todos os acontecimen-
tos concretos, tal como os matemáticos abstraem as figuras geométricas 
dos corpos reais. Os propósitos metodológicos dessa comparação —se 
eles existirem— revelam-se bem mais singelos do que se poderia pen-
sar: visam apenas justificar a ausência de fatos históricos contemporâ-
neos. Esta comparação com a geometria não implica o emprego nem do 
método matemático (ou do geométrico), nem mesmo de uma ordem 
matemática, como aparecia no De Jure Praedae.

O esforço de sistematização, que já constava da monografia de ju-
ventude, no De Jure Belli ac Pacis, por sua vez, adquire novos contornos. 
A estrutura axiomática-dedutiva, que aparecia no capítulo segundo do 
outro trabalho, não mais subsiste. Em vez disso,

Em toda esta obra me propus sobretudo três coisas: apresentar minhas razões de 
decidir, apresentando-as tão evidentes quanto possível, dispor em boa ordem as 
matérias que tinha a tratar, distinguir claramente as coisas que poderiam parecer 
as mesmas, se comparadas entre si, mas que na realidade não o são.35

34 “Iniuriam mihi faciet si quis me ad ullas nostri saeculi controversias, aut natas, aut quae nasciturae 
praevideri possunt, respexisse arbitratur. Vere enim proÞteor, sicut mathematici Þguras a corporibus semo-
tas considerant, ita me in iure tractando ab omni singulare facto abduxisse animum” (Grotii, Hugonis, 
op. cit., prolegomena 58).

35 Ibidem, prolegomena 56 . “In toto opere tria maxime mihi proposui, ut deÞniendi rationes redde-
rem quam maxime evidentes, et ut quae erant tractanda ordine certo disponerem, et ut quae cadem inter 
se videri poterant necerant, perspicue distinguerem”.



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

505Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

Grócio, então, observa, ao longo de todo o seu texto, três máximas me-
todológicas: fundar, tanto quanto possível, as instituições do direito da 
guerra em evidências, valer-se de um disposição ordeira das matérias e 
cuidar de distinguir institutos semelhantes, porém diferentes. Haggen-
macher assevera que esta proposta metodológica se refere, em especial, 
à classificação das fontes do Direito (direito natural e voluntário, direito 
divino, direito civil, direito das gentes e direito “menor do que civil”) 
que o jurista de Delft expõe no primeiro capítulo.36

De acordo com a primeira máxima, Grócio, pois, procura assentar as 
fontes do Direito em princípios e noções tão fundamentais que as tor-
nem irrefutáveis. No caso do direito natural, isso se apresenta emble-
mático. O autor o funda em “noções tão seguras que ninguém as possa 
negar, a menos que se violente. De fato, os princípios desse direito, se 
for dada atenção, são claros e evidente de per si [sic], quase tão claros 
como as coisas que percebemos pelos sentidos externos”.37 Aparente-
mente, a evidência deste jus refere-se ao fato de ele ser racional. Isto 
está correto, mas incompleto. Para Grócio, “evidência” não representa 
apenas uma dedução racional e meramente intelectiva, mas também a 
percepção pelos nossos sentidos. Por isso, o direito natural —que se 
baseia na razão— é tão evidente como o direito civil, porque este pode 
ser redigido num codex legal ou ainda ouvido da boca do soberano.

De igual maneira, o direito das gentes revela-se evidente. Para pro-
var a existência deste direito —também como prova auxiliar do direito 
natural—, Grócio utiliza o testemunho das autoridades (filósofos, his-
toriadores, poetas e oradores). Ele o faz não porque neles confia, sem 
restrições —já que, segundo o próprio autor, alguns têm o hábito de 
distorcer a verdade em função dos interesses de sua própria corrente de 
ideias—, mas porque a concordância de tantos indivíduos, em tempos 
e lugares diferentes, só poderia provir de uma causa universal. E esta 
pode ser tanto a decorrência de princípios naturais, como um consenso 

36 Haggenmacher, Peter, op. cit, p. 452.
37 Grotii, Hugonis, op. cit., prolegomena 39. “... notiones quasdam tam certas ut eas nemo ne-

gare possit, nisi sibi vim inferat. Principia enim eius iuris per se patent atque evidentia sunt, multo magis 
quam quae sensibus externis percibimus...”.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

506 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

comum. A primeira alternativa revela o direito natural, e a segunda o 
jus gentium.38

Cumpre ressaltar que esta noção de evidência abrange os dados da 
empiria, o que significa que Grócio ou discordava dos ataques de Cha-
rron ao realismo epistemológico aristotélico, ou não o conhecia. Nas 
duas hipóteses, resta —vale a pena aqui o emprego da palavra— evi-
dente que o autor não seguia as concepções apriorísticas de Descartes 
ou Galileu.

O tema da Ordo, por sua vez, em virtude de sua recorrência, re-
presenta quase um imperativo para Grócio. No De Jure Praedae, ele se 
propõe a ser tão ordeiro como os matemáticos e, neste outro livro, no 
prolegomena 37, ele censurou seus predecessores pela ausência de com-
pletude e de ordem. O motivo desta insistência reside no fato de que o 
autor procurou elaborar um texto completo e sistemático do direito da 
guerra, com uma adequada classificação das fontes do jus belli logo no 
início. É esta classificação que permite separar o que de direito da guerra 
é relativo ao direito natural, ao direito divino e ao direito das gentes. Os 
autores que o precederam “pouco disseram sobre assunto tão fértil e a 
maioria o fez mesclando ou confundindo sem ordem alguma o que é relativo 
ao direito natural, ao direito divino, ao direito das gentes, ao direito civil, que 
decorrem de cânones”39 (grifo nosso). A referência à falta de organização, 
nos escritores da guerra justa anteriores a Grócio, aparece dentro do 
mesmo contexto em que ele afirma que eles confundiam as fontes do jus 
belli. Eis a importância da Ordo para o sistema grotiano: graças a ela, ele 
consegue escapar à órbita conceitual romana da noção de jus gentium (um 
direito interno ao Império que se aplicava entre os estrangeiros e se con-
fundia com o direito natural), que persistia em todos os predecessores 
de Grócio.40

38 Ibidem, prolegomena 40.
39 Ibidem, prolegomena 37. “... sed ni omnes de uberrimo argumento paucissima dixerunt, et ita 

plerique ut sine ordine quae naturalis sunt iuris, quae divini, quae gentium, quae civilis, quae ex canoni-
bus veniunt, permiscerent atque confunderent”.

40 O direito das gentes romano regia as relações dos estrangeiros (peregrini) entre si e com 
os cives romanos. Era ministrado por um praetor peregrinus, uma figura itinerante; fator que 
permitiu que seus editos pudessem harmonizar propostas culturais e tradições jurídicas dis-
tintas. Consistia, portanto, num direito positivo, mas ele era certamente bastante diferente 
do jus civile que regia as relações entre os romanos. Ocorre que os romanos não eram bons 



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

507Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

A terceira máxima metodológica, a distinção entre coisas heterogê-
neas, refere-se, mais uma vez, à classificação das fontes. Além de Grócio 
separar o jus gentium do direito natural —em relação aos quais pairava 
uma persistente indefinição conceitual—, ele diferencia o direito na-
tural do direito voluntário. Esta, inclusive, corresponde à primeira e 
maior distinção quando o autor introduz as fontes.41

Isso é digno de nota. No universo cultural protestante, predominava 
o voluntarismo e, no mundo católico e ibérico, o intelectualismo to-
mista. No primeiro, todos os tipos de lei provinham da vontade de um 
legislador; no caso do direito natural, o legislador era o próprio Deus. 
No segundo, a lei representava uma medida de retidão, um princípio 
de organização; desta feita, a inteligência, um desígnio racional e or-
deiro, constituía o elemento essencial da lei. Na lei natural, tratava-se 
do intelecto divino. Por conseguinte, para o ambiente calvinista em que 
Grócio se inseria, o próprio direito natural era voluntário. Os autores 
protestantes não podiam caracterizar o direito positivo de voluntário, 
pois todo o Direito era assim. O jurista holandês, aqui, parece filiar-se 
à tradição da Escolástica Espanhola. A característica principal do direito 
positivo, segundo Grócio, reside na sua voluntariedade, não em virtude 
de se manifestar por escrito (até porque isso excluiria os costumes). O 
dualismo direito natural e direito voluntário desempenha uma função 
essencial no desenvolvimento do De Jure Belli ac Pacis. Se um não for 
separado do outro, a tarefa de produzir uma ciência do Direito deve 
malograr.

filósofos e tiveram dificuldades em fundamentar o jus gentium como um direito positivo em 
vista da divisão binária do Direito que herdaram de Aristóteles (o justo natural e o justo le-
gal). É sintomático o fato de que tanto os grandes juristas compiladores como Gaio e Ulpiano 
(vide Iustinianus Imperator, Corpus Iuris Civilis, ed. Krueger e Mommsen, Berlim, Weidmann, 
1908, Digesto, 1, 1, 1, 4 e 1, 1, 9), quanto um filósofo como Cícero (vide Cícero, Marco 
Túlio, Dos Deveres, trad. Angélica Chiapeta, São Paulo, Martins Fontes, 1999. p. 136 e 157) 
ou conferem um fundamento natural ao direito das gentes ou tratam-no como sinônimo do 
direito natural. Essa confusão permanece durante todo o medievo e persiste até mesmo num 
pensador como Francisco de Vitória. Para maiores esclarecimentos, vide Borges de Macedo, 
Paulo Emílio, “O mito de Francisco de Vitória: defensor dos direitos dos índios ou patriota 
espanhol?”, Boletim da Sociedade Brasileira de Direito Internacional, n. 119-124, v. 1, pp. 90-110, 
ano XCVIII, agosto/dezembro 2013.

41 Grotii, Hugonis, op. cit., I, 1, 9.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

508 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

Vários se propuseram até o momento a lhe [o direito da guerra] conferir a forma 
de uma arte. Ninguém conseguiu. Isso não pode ser conseguido, salvo —sobre isso 
não há ainda suficiente preocupação— se forem separadas de modo conveniente 
as coisas que procedem do direito positivo daquelas que decorrem da natureza. 
Os preceitos do direito natural, sendo sempre os mesmos, podem facilmente ser 
reunidos em regras de arte, mas as disposições que procedem do direito positivo, 
mudando muitas vezes e variando de acordo com os lugares, estão acima de todo 
sistema metódico, como as outras noções das coisas privadas [sic; substitua-se esta 
palavra por “singulares”].42

Grócio se propôs a redigir um texto de teoria e, para tanto, faz-se ne-
cessário observar nos fenômenos certa regularidade e constância. Con-
tudo, apenas o direito natural mostra-se invariável e universal: o direito 
positivo revela-se inconstante e funda-se em opinião, na doxa. Os ante-
cessores de Grócio não conseguiram escrever um corpo teórico, por-
que misturavam elementos positivos com naturais.

As três máximas metodológicas, portanto, não guardam relações 
nem com o método geométrico, nem com o matemático, mas com a 
completude e sistematização observadas na composição do De Jure Belli 
ac Pacis. Constituem preocupações metodológicas —não há dúvidas—, 
mas não como as de um Descartes ou de um Galileu. Correspondem 
mais aos esforços de sistematização do estudo do Direito empreendi-
do pelos juristas franceses, adequados aos preceitos do mos gallicus. A 
atenção que estes juristas despediam ao método encontrava-se confor-
me o espírito da época, mas nunca atingiram os níveis ou a sofisticação 
da escola paduana.

Por fim, aquilo que Grócio considerava método no De Jure Praedae, 
ressurge como “meio de prova” vinte anos mais tarde. Comprova-se o 
direito natural a priori pela conveniência da coisa com a natureza racio-
nal e social, e a posteriori pela concordância de todas as nações (ou entre 

42 “Artis formam ei imponere multi ante hac destinarunt: perfecit nemo: neque vero Þeri potest nisi, 
quod non fatis curatum est hactenus, ea quae ex constituto veniunt a naturalibus recte separentur. nam 
naturalia cum semper eadem sint facille possunt in artem colligi: illa autem quae ex constituto veniunt, 
cum et mutentur saepe et alibi alia sint, extra artem posita sunt, ut aliae rerum singularium perceptiones” 
(Ibidem, prolegomena 30).



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

509Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

as mais civilizadas).43 A opinião dos textos antigos, da Bíblia e dos bons 
escritores fornecem “evidência histórica”. Também na obra de maturi-
dade, o autor valoriza mais a primeira forma e reserva à segunda uma 
função meramente confirmatória. No entanto, não se deve depreender 
disso a sua inferioridade, uma vez que, como supracitado, é dessa ma-
neira que se “evidencia” o direito das gentes.

O juízo, portanto, que Grócio profere, no prolegomena 38, dos seus 
antecessores, acerca da falta da “luz da história”, equivale a uma repro-
vação de grau metodológico. Faltavam-lhes evidências suficientes para 
embasar os seus argumentos. Para suprir essa ausência, eles compen-
savam por elevar as ideias de Aristóteles ao grau de verdade absoluta, o 
que, Grócio reputava nocivo, apesar de seu próprio estilo ser um tanto 
ornamental. O autor vale-se dos autores antigos não como um recurso 
à autoridade somente, mas para prover-se de certeza histórica. Cumpre 
salientar que o uso da História por Grócio em nada lembra o esforço 
de investigação de um historiador contemporâneo; significa, antes, a 
referência a eventos da Antiguidade, quanto mais antigos, maior a força 
dos exemplos. E trata-se de uma referência indireta, sempre mediada 
pela Bíblia ou pelos escritores clássicos. Ainda assim, o emprego da His-
tória representa, para o jurista de Delft, um cuidado metodológico.

A preocupação metodológica que Grócio presenciou, em sua épo-
ca, era generalizada e representava uma reação à tradição medieval. Al-
gumas vertentes incorporaram-se à modernidade, enquanto outras se 
perderam no tempo. Mas, de um modo geral, o método não ocupa, no 
pensamento de Hugo Grócio, a mesma posição de destaque daquela do 
sistema cartesiano. Consoante Haggenmacher, a epistemologia do autor 
ainda parece um tanto “ingênua”, típica de um universo cultural pré-
moderno.44 Contudo, neste aspecto, faz-se mister produzir um acordo 
semântico sobre o que constitui ou não um método moderno. Se forem 
considerados apenas os de Descartes e de Galileu, então, de fato, Gró-
cio não passa de um legítimo representante do mos gallicus no direito da 
guerra. Mas essa interpretação exclui da modernidade até mesmo os 
empiristas ingleses.

43 Ibidem, I, 1, 12.
44 Haggenmacher, Peter, op. cit., p. 69.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

510 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

V. CONCLUSÃO

Hugo Grócio encontra-se sempre no limiar entre a modernidade e o 
medievalismo. A atenção que este autor dispensa ao método assemelha-
se muito àquela dos escritores tipicamente modernos: a referência à 
matemática como modelo de investigação, a estrutura axiomática da 
monografia de juventude e sistemática no trabalho da maturidade e a 
centralidade dessa questão nas suas duas obras principais. Apesar disso, 
o leitor se depara com um estilo bastante ornamental e repleto de re-
missões à autoridade dos textos antigos, características típicas dos tex-
tos medievais. Grócio causa estranheza.

Em verdade, o pensamento do jurista holandês apresenta mais uma 
aparência de modernidade do que uma preocupação metodológica de 
fundo. O recurso à matemática, numa obra, serve para a ordenação 
da narrativa, noutra, como fonte de inspiração para um texto de teo-
ria pura. Grócio pretendia apenas concatenar as suas ideias da maneira 
mais clara possível e embasar os seus argumentos em dados históricos 
e racionais.

Ainda assim, revela-se digno de nota o método constituir, de fato, 
um problema num pensador anterior a Descartes. Grócio se ocupou do 
método como nenhum outro doutrinador da guerra justa havia feito. As 
formas medievais de persuasão e convencimento não mais satisfaziam. 
Em Grócio, o recurso às autoridades clássicas consistia menos numa 
falácia do que numa fonte de verdades históricas. As Escrituras só ence-
rram evidências quando revelam acontecimentos do passado.

O humanismo jurídico revela-se um período bastante fértil e im-
pregnado de concepções um tanto incomuns, as quais não podem ser 
consideradas modernas, mas que guardam importantes diferenças em 
relação ao medievo. Se Grócio não é um autor moderno, então, quiçá, a 
modernidade tenha sido mais uma evolução gradual do uma verdadeira 
revolução.



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

511Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

IV. BIBLIOGRAFIA

BOBBIO, Norberto, Thomas Hobbes, trad. Carlos Nelson Coutinho, Rio 
de Janeiro, Campus, 1991.

BORGES DE MACEDO, Paulo Emílio, “O mito de Francisco de Vitória: 
defensor dos direitos dos índios ou patriota espanhol?”, Boletim da So-
ciedade Brasileira de Direito Internacional, n. 119-124, v. 1, pp. 90-110, 
ano XCVIII, agosto/dezembro 2013.

BULL, Hedley et al. (ed.), Hugo Grotius and International Relations, Oxford 
and New York, Oxford University and Clarendon Press, 2002.

CEDRONI, Lorella, La Comunitá Perfetta: il pensero politico di Francisco Suá-
rez, Roma, Studium, 1996.

CÍCERO, Marco Túlio, Dos Deveres, trad. Angélica Chiapeta, São Paulo, 
Martins Fontes, 1999.

DUFOUR, Alfred, L’influence de la méthodologie des sciences physiques 
et mathématiques sur les Fondateurs de l’École du Droit naturel mo-
derne (Grotius, Hobbes, Pufendorf), Grotiana, v. I, pp. 33-52, 1980.

EIKEMA HOMMES, Hendrik van, “Grotius on Natural and International 
Law”, Netherlands International Law Review, v. XXX, pp. 61-71, 1983.

GROTII, Hugonis, De Iure Belli ac Pacis libri tres. In quibus ius naturae et Gen-
tium: item iuris publici praecipua explicantur, Amsterdã, I. Blaeu, 1646, 
Edited by James Brown Scott, Oxford and London, Clarendon Press 
and Geoffrey Cumberlege, 1925 (The Classics of International Law). 
Disponível em http://www.heinonline.org. Acesso em julho, 2005.

———, De Jure Praedae Commentarius, La Haye, Hamaker, Nijhoff, 1868.
———, Epistolae Quotquot reperiri potuerunt; In quibus praeter hac-

tenus Editas, plurimae Theologici, Iuridici, Philologici, Historici & 
Politici argumenti occurrun, Amstelodami, P. & I. Blaev, 1687, Carta 
a D. Galilaeo Galilaei, n. 654.

GROTIUS, Hugo, O Direito da Guerra e da Paz, trad. Ciro Mioranza, Ijuí, 
Unijuí, 2004.

GROTIUS, Hugues, Le droit de la guerre et de la paix de Hugues Grotius, trad. 
J. Barbeyrac, Amsterdam, Pierre de Coup, 1724.



P
A

U
L
O

 E
M

ÍL
IO

 V
A

U
T

H
IE

R
 B

O
R

G
E

S
 D

E
 M

A
C

E
D

O

512 Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513 

HAGGENMACHER, Peter, Grotius et la doctrine de la guerre juste, Genève, 
Paris, Heige, Presses Universitaires de France, 1983.

HINOJOSA, Eduardo, Influencia que tuvieron en el Derecho Público de 
su pátria y singularmente en el Derecho penal los filósofos y teólogos 
españoles, anteriores a nuestro siglo, Madrid, Reus, 1890.

HOLLAND, Thomas E., Alberico Gentili: an inaugural lecture delivered at 
All Souls College, November 7, 1874, en Studies in International Law, 
Oxford, Clarendom Press, 1898.

IUSTINIANUS Imperator, Corpus Iuris Civilis, ed. Krueger e Mommsen, 
Berlim, Weidmann, 1908.

MERÊA, Paulo, “Suárez, jurista. O problema da origem do poder civil”, 
Estudos de FilosoÞa Jurídica e de História das Doutrinas Políticas, Lisboa, 
Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 2004.

NYS, Ernest, Le Droit de la Guerre et les précurseurs de Grotius, Bruxelles et 
Leipzig, Murquardt, 1882.

PUFENDORF, Samuel, Of the Law of Nature and Nations, trad. B. Kenneth, 
London, 1729.

REALE, Miguel, Horizontes do Direito e da História, 3. ed., São Paulo, Sa-
raiva, 2000.

RIVIER, Alphonse, Note sur la littérature du droit de gens avant la publication 
du Jus Belli ac Pacis de Grotius *3847+, Bruxelles, Académie Royale de 
Belgique, 1883.

SCIACCA, Michele, Perspectiva de la metaÞsica en Sto. Tomas, Madrid, 
Speiro, 1976.

SCOTT, J. B., The Catholic Conception of International Law, Washington 
D.C., Georgetown University Press, 1934.

TRUYOL y Serra, Antonio et al. Actualité de la Pensée Juridique de Francisco 
de Vitoria, Bruxelles, Bruylant, Centre Charles De Visscher pour le 
droit international, 1988.

TUCK, Richard, Grotius, Carneades e Hobbes, Grotiana, v. 4, pp. 43-63, 
1983.

———, Natural Rights Theories: their Origin and Development, New York, 
Cambridge University Press, 1979.

VERMEULEN, Ben, Simon Stevin and the Geometrical Method in De jure 
praedae, Grotiana, v. 4, pp. 63-67, 1983.



M
O

D
E

R
N

ID
A

D
E

 E
 M

E
D

IE
V

A
L

IS
M

O
 E

M
 G

R
Ó

C
IO

: 
O

 D
IS

C
U

R
S

O
 D

O
 M

É
T

O
D

O

513Anuario Mexicano de Derecho Internacional, 
vol. XIV, 2014, pp. 485-513

VOLLENHOVEN, Cornelius van, Grotius and the Study of Law, The Ameri-
can Journal of International Law, v. 19, n. 1, pp. 1-11, janeiro de 1925.

WIJFFELS, Alain, “Early-Modern Literature on International Law and 
the Usus Modernus”, Grotiana, v. 16-17, pp. 35-54, 1995-1996.


	Modernidade e medievalismo em Grócio:
o discurso do método
Modernity and Medievalism in Grotius:
the discourse of the method
	Introdução
	Panorama intelectual sobre o problema do método
No início do século xvii
	O método em hugo grócio: a proposta
No de jure praedae commentarius
	O método em hugo grócio:
A proposta no de jure belli ac pacis
	Conclusão


